## Sumber-Sumber Penafsiran Al-Our'an The Sources of interpretation of the Qur'an

#### Aramdhan Kodrat Permana

Sekolah Tinggi Agama Islam (STAI) Syamsul Ulum Gunung Puyuh, Sukabumi, Jawa Barat, Indonesia aramdhankodratpermana14@gmail.com

#### Abstrak

Tafsir sebagai upaya memahami kalam Allah dalam perjalanan sejarahnya hingga saat ini mengalami perkembangan. Perkembangan tersebut tidak lepas dari tiga sumber utama penafsiran al-Qur'an, yaitu al-Atsar, al-Ra'y dan al-Isyârah. Dengan pendekatan historis-normatif artikel ini membahas secara deskriptis-analitiskomprehensif tiga sumber tersebut. Alhasil, tiga sumber tafsir ini memaparkan sebuah informasi sejarah bahwa para mufassir dalam upaya mereka menafsirkan al-Our'an berlindung pada informasi sejarah yang bersanad, dalil 'akli dan juga makna-makna simbolik. Pada kategori yang pertama, kebenaran tafsir terletak pada kebenaran sumber yang didasarkan pada penafsiran al-Qur'an, nabi, sahabat, tabi'in, dan informasi histori lainnya, seperti israiliyyat. Di sisi lain penafsiran itu tidak dilihat cukup, karena terkesan kaku dan terbatas pada riwayat an sich. Sehingga terjadinya perkembangan ke arah tafsir bi al-Ray, yang menjadikan ilmu pengetahuan perihal al-Qur'an (mâ haul dan mâ fî al-Nash) sebagai landasannya. Terakhir, al-Isyarah menjadi sumber penafsiran terakhir yang mengembangkan loncatan penafsiran kepada sesuatu yang berada dalam jangkauan sebuah teks, go beyond the text, yang terkadang dekat dengan makna literalnya dan jauh dari makna literalnya.

Kata Kunci: Al-Qur'an, Ilmu Tafsir & Sumber Penafsiran

#### Abstract

Tafsîr as human's understanding on Allah's word, in its history developed gradually. However, its development always relates to three primary resources, al-Atsar, al-Ray and al-Isyârah. This article with the historical-normative perspective discusses about those three descriptively-analytic-comprehensively. By the result, those three tell us the information that mufassir's understanding on the Qur'an based on the qualified sanad, the science of Our'an and around the Our'an and symbolic meaning. The first, the correctness of tafsir demand on the validity of sources such as al-Our'an, Islamic Tradition, atsar, Tabi'in's word and other sources. Nevertheless, it does not look enough to understand Allah's word. Those it needs other sources such science of and around al-Our'an which is called al-Tafsir bi al-Ra'y. Finally, al-Isyarah has been the last source of Our'anic understanding which based on fact and Rasulullah's. It says that al-Qur'an always has universal, various and graded meaning.

Keywords: Al-Qur'an, Interpretation & Interpretation Sources

#### I. PENDAHULUAN

Al-Qur'an sebagai wahyu Allah memiliki makna universal, bahkan jika dilihat dari berbagai perspektif. Menurut Darraz (1960), al-Qur'an itu bagaikan intan yang setiap sudutnya memancarkan cahaya yang berbeda dengan apa yang terpancar dari sudut-sudut vang lain. Ini karena Allah tidak memberikan makna tersurat pada al-Qur'an, akan tetapi di balik itu Allah memberikan kode dan simbol yang membimbing manusia untuk mampu menafsirkan sekaligus memahami al-Qur'an. Namun tidak dapat dipungkiri bahwa penafsiran al-Qur'an selalu terkait subvektifitas penafsir yang memiliki horizon pemikiran yang berbeda antara satu penafsir dengan penafsir yang lain.

Selain subyektifitas mufassir, ada elemen lain yang mampu penafsiran mempengaruhi Qur'an. Elemen tersebut oleh al-Khalifah diistilahkan sebagai al-Dakhil. Dari kitab karangan al-Khalifah ini, sumber atau elemen penafsiran al-Our'an dibagi menjadi tiga bagian, 1) al-Riwâyah, 2) al-Ra'y, dan 3) al-Isyârah. Dengan demikian tolak-ukur kebenaran tafsir terhadap al-Qur'an itu tidak bisa tetap karena terjadinya pergeseran paradigma sumber penafsiran al-Qur'an.

Pergeseran itu terutama terjadi pasca wafatnya nabi sebagai satu-satunya otoritas tafsir. Pun vang ditafsirkan. sebagaimana mayoritas ulama sampaikan, tidak semua ayat tidak ditafsirkan oleh nabi. Munculnya banyak tafsir dengan banyak corak, ittijah, laun, adalah hasil ijtihad ulama dalam memahami al-Qur'an. Di sisi lain, hari ini banyak yang menilai bahwa kebenaran tafsir itu tunggal. Hal ini jelas menafikan fenomena sejarah tafsir itu sendiri. Oleh sebab itulah makalah ini diangkat dalam upaya memberikan pemahaman jelas dan singkat tentang sumbersumber penafsiran al-Qur'an.

#### II. METODE PENELITIAN

Artikel ini menggunakan penelitian kualitatif dengan dasar library research (keputstakaan) sebagai sumber penelitiannya. Penjelasan artikel ini dipaparkan deskriptif secara analitis dan komprehensif dengan pendekatan historis-normatif. Approach, pendekatan. ini menicayakan kajian historis perkembangan tafsir al-Our'an dimulai, khususnya, pasca nabi Muhammad saw sampai abad ke-5 H. Pembatasan ini bukan untuk membatasi cakupan sejarah

penafsiran tetapi pada faktanya pada hampir bad ke-6 lah dasardasar sumber penafsiran itu sudah pendekatan establish. Adapun normatif meniscayakan landasanlandasan *naqli* yang didasarkan pada al-Qur'an dan sunnah tentang urgensitas tiga sumber penafsiran tersebut yang digunakan oleh para ulama. Jika ada pertentangan dalam pandangan para ulama penulis akan melihatnya dengan kacamata al-Jam' sehingga pertentangan pandangan itu bisa dilihat sesuai dengan konteks dan dasar normatifnya.

## III. HASIL DAN PEMBAHASAN A. Al-Riwayah: Dasar dan Awal Penafsiran Al-Our'an

Pasca kenabian Rasulullah diturunkan dan al-Our'an kepdanya, tafsir al-Qur'an tidak bisa lepas dari sosoknya. Nabi saat itu menjadi authoritative first speaker dalam memahami ayat serta surat al-Our'an. Catatancatatan tafsir Rasulullah itu pun bisa dilihat dari bab hadis dari setiap kitab hadis yang dinamai dengan bâb tafsîr al-Qur'ân. Interpretasi Rasulullah pun tidak terbatas pada gauliyyah saja tetapi aspek juga fi'liyyah dan taqririyyah (Al-Shiddiegy, 1954).

Akan tetapi fakta sejarah membuktikan bahwa Rasulullah SAW. tidak menafsirkan ayat itu secara keseluruhan. Fakta hitoris ini kemudian membuat salah satu orientalis berujar, jika memang Muhammad adalah orang otoritatif dalam menafsirkan al-Qur'an kenapa ia tidak manafsirkan alkomprehensif? Our'an secara Dengan jawaban yang singkat Muhammad Yasin dalam karyanya Radud 'Ulamâ' al-Muslimîn ʻalâ Syubghat al-Mulhidîn wa al-Mustasyriqîn; "Adapun seandainya beliau

menafsirkan setiap ayat al-Qur'an berarti beliau membatasinya atas satu pemahaman dan akan seperti itu pemahamannya sampai hari kiamat. Akan tetapi rahasia al-Qur'an tidak ada habisnya dan al-Our'an cocok untuk setiap masa. Seandainya hal-hal itu disebutkan secara keseluruhan pada masa Rasulullah niscaya akal orangpada masa itu akan orang kebingungan dan tidak ada satu pun yang dapat memahaminya" (Yasin, 2010).

Walaupun pernyataan terakhir memperlihatkan sikapnya yang tradisionalistik dan lebih apologis, tetapi setidaknya jawaban Muhammad Yasin

menggambarkan dinamisasi dan unviersaltias makna al-Our'an. Sikap apologisnya terlihat saat ia secara *a priori* mengatakan bahwa nuzûl komunitas Our'an (sabahat) tidak mampu memahami ayat serta surat yang diturunkan kepada mereka. **Terlepas** dari perdebatan faktanya memang Rasulullah SAW tidak menafsirkan ayat secara keseluruhan. **Faktor** yang mendukung fakta ini sebagaimana yang diriwayatkan oleh 'Aisyah bahwa Nabi menafsirkan hanya beberapa ayat saja, menurut petunjuk-petunjuk yang diberikan oleh Jibril. Dalam riwayat lain Rasulullah hanya menafsirkan al-Qur'an sesuai dengan kebutuhan sahabat, yaitu ketika mereka tidak memahami secara jelas maksud dan makna dari sebuah ayat. Seperti yang terjadi pada penafsiran surah al-An'âm (6): 82 tentang al-Zulm yang bermakna, dalam konteks itu, adalah al-Syirk (Al-Asqalani, 2011).

Pasca wafat Rasulullah, problematika penafsiran semakin meruncing. Hal ini disebabkan tidaknya adanya lagi sandaran atau tokoh utama sebagai rujukan dalam memahami ayat-ayat al-Qur'an. Di sisi lain ada para sahabat yang memandang bahwa penafsiran al-Our'an merupakan perbuatan negatif, seperti Ibnu Wail. 'Ubaidah bin Qais al-Kufi (W. 72 H) dan Sa'id bin Jubair (95 H) (Goldziher, 2009). Akan tetapi orang-orang seperti ini hanyalah minoritas. Hal ini pun dipertegas dengan data riwayat yang disampaikan oleh Shihab (2009) bahwa Ibn Malik mengatakan Sa'id pernah berujar, bila ditanya mengenai tafsir suatu ayat, beliau berkata, "Kami tidak berbicara mengenai al-Qur'an sedikit pun." Demikian juga halnya dengan Sali bin 'Abdullah bin 'Umar, al-Qasim bin Abi Hakar, Nafi', al-Asma'i, dan lain-lain. Abdul Mustaqim memperjelas masalah ini dengan mengatakan bahwa tafsir dimaksud adalah tafsir yang menggunakan ra'v (akal) (Mustagim, 2010).

Akan perlahan tetapi ini pertentangan hilang, sebagaimana dinyatakan oleh Rahman (2003). Walaupun ketika perkembangannya ternyata banyak penafsiran yang dihiasi dengan mitologi serta serta pendapat bebas (yang tidak otoritatif). Hal ini bisa dilihat dari aktivitas penafsiran Abdullah bin 'Abbas yang dikenal dengan tarjumân al-

Qur'an, Abdullah bin Mas'ud, Ubay bin Ka'b dan Zayd bin Tsabit dengan pola dan epistem yang hampir sama dengan nabi. Epistem yang digunakan itu tiada lain, yang kemudian, disebut dengan tafsir bi al-Riwayah aw al-Ma'tsur.

## 1. Definisi Tafsir bi al-Ma'tsur

Para ulama 'ulum al-Qur'an biasa menyebut tafsir ini dengan tafsîr bi al-Riwâyah atau al-Tafsîr al-Naglî. Yang pertama sebagai oposit dari tafsîr bi al-Ra'y dan yang kedua oposit bagi *al-Tafsîr al-*Fi'li. Untuk memudahkan pendefinisian dan pembatasan tafsir ini penulis menggunakan tafsir al-Matsur. etimologis kata al-Ma'tsur sendiri berasal dari lafadz atsara-ya'tsuruatsran yang bermakna *nagala*, memindahkan. Al-Atsar kemudian didefinisikan sebagai al-khabar al-Murawwî wa al-Sunnah al-Bâqiyah dan al-Ma'tsur diartikan sebagai hadis yang diriwayatkan dan apa yang para diwariskan oleh ulama terdahulu. Kata ini mencakup segala sesuatu yang diriwayatkan dan di-*naql*-kan.

Adapun secara terminologis *al-tafsîr bi al-Ma'tsûr* memiliki ragam definisi sebagaimana yang disampaikan oleh para ulama, di antaranya, Muhammad Husein al-Dzahabi. Dalam kitabnya al-Tafsir wa al-Mufassirun ia menyatakan, "Segala sesuatu yang datang dari al-Qur'an untuk menjelaskan dan memperinci ayat yang lainnya, vang diriwayatkan dari Rasululah saw, sahabat serta para tabi'in" (al-Dzahabi. 2008). Akan ternyata tidak semua ulama sepakat tentang masuknya al-Qur'an sebagai salah satu sumber *al-tafsîr* bi al-Ma'tsûr atau al-Tafsir al-Nagli. Sholih 'Abd al-Fattah al-Khalid mengkritik para ulama yang memasukkan kategori al-Qur'an ke dalam kategori tafsir ini. Dalam al-Qur'an pandangannya bukanlah atsar yang disandarkan para manusia sebagaimana hadis atau khabar. Al-Qur'an adalah Allâh. Ia kalam tidak membutuhkan penelitian yang mendetail untuk membuktikan otentisitasnya tidak sebagaimana pada pernyataan sahabat tabi'in atau bahkan Rasulullah SAW. yang notabene adalah manusia (al-Khalid, tt). Inilah argumentasi yang menyebabkan disimpannya pembahasan tafsir al-Qur'an bi al-Qur'an di luar sub tema tafsir bi al-Matsur di dalam kitabnya Ta'rîf al-Dârisîn bi Manâhij al-Mufassirîn.

Akan tetapi jika melihat data perkembangan sejarah penafsiran al-Our'an dimasukkannya sebagai salah Our'an satu sumber *al-tafsîr bi al-Ma'tsûr* bukan hanya karena argumentasi linguistik tetapi juga argumentasi historis. Tradisi penafsiran sahabat dimulai dengan penyandarannya riwawat-riwayat kepada vang berasal dari Rasulullah. Ini dibuktikan dengan banyaknya hadis yang merupakan penjelasan terhadap beberapa ayat musykil yang dahulu ditanyakan oleh sahabat kepada nabi seperti QS. al-An'am [6]: 82. Baru kemudian para sahabat ketika tidak menemukan dalam riwayat nabi, hadis, mereka menggunakan

metode *maudlû'i*, dengan

al-Our'an adagium, yufassiru baʻdlan baʻdluhu atau yang sekarang populer dengan istilah wihdah al-Qur'an (baca: kesatuan al-Qur'an) yang berangkat dari konsep *munasabah* al-Qur'an (Fath, 2010).

Oleh sebab itulah mengapa ulama keukeuh dengan para menjadikan al-Our'an sebagai salah satu sumber daripada al-Tafsir bi al-Ma'tsur. Pandangan ini berbeda dengan pandangan Sholih 'Abd al-Fattah yang melihatnya dari aspek linguistik al-Qur'an yang bukan merupakan kalâm al-Basyar. Oleh Abdul Mustaqim era tafsir ini disebut dengan tafsir era formatif dengan nalar quasi kritis. Secara ringkas Mustaqim (2010) membuat tabel berikut:

Tabel 1 sumber, metode, validitas, serta karakteristik dan tujuan penafsiran

| Sumber                                                                                        | Metode                                                                                                                  | Validitas                                                                                               | Karakteristik dan Tujuan                                                                   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| Penafsiran                                                                                    | Penafsiran                                                                                                              | Penafsiran                                                                                              | Penafsiran                                                                                 |
| Al-Qur'an                                                                                     | Bi al-Riwaâyah                                                                                                          | Shahih tidaknya<br>sanad dan matan<br>sebuah riwayat                                                    | Minimnya budaya<br>kritisisme, <i>ijmali</i> , praktis,<br>implementatif                   |
| Al-Hadis (aqwal atau ijtihad Nabi) <i>Qira'at</i> , <i>aqwal</i> dan ijtihad sahabat, tabi'in | Disajikan secara<br>oral melalui<br>sistem<br>periwayatan dan<br>disertai sedikit<br>analisis, sebatas<br>kaidah-kaidah | Kesesuaian<br>antara hasil<br>penafsiran<br>dengan kaidah-<br>kaidah<br>kebahasaan dan<br>riwayat hadis | Tujuan penafsiran relatif sekedar memahami makna dan belum sampai ke dataran <i>magzha</i> |
| Cerita<br>israiliyyat                                                                         | kebahasaan                                                                                                              | yang shahih                                                                                             | Posisi teks sebagai subjek dan<br>mufassir sebagai objek                                   |

| Sumber<br>Penafsiran | Metode<br>Penafsiran | Validitas<br>Penafsiran | Karakteristik dan Tujuan<br>Penafsiran |
|----------------------|----------------------|-------------------------|----------------------------------------|
| Syair-syair          |                      |                         |                                        |
| Jahilliyah           |                      |                         |                                        |

#### 2. Sumber Penafsiran

Sebagaimana diutarakan diatas, walaupun ada kritik dari Sholih 'Abd al-Fattah al-Kholid perihal dimasukkannya al-Qur'an sebagai sumber tafsir bi al-Ma'tsur tetapi penulis masih berpegang pada terminologi yang diutarakan mayoritas ulama. Karena yang harus dilihat dari definisi ini bukan hanya saja argumentasi linguistik tetapi juga argumentasi historis. dengannya al-Ou'ran Yang dijadikan sumber penafsiran oleh para sahabat selain riwayat dari Nabi.

#### a. Al-Our'an

"Al-Qur'ân yufassir ba'dluhu ba'dlan'', sebuah konsep yang oleh ulama para dikembangkan tafsir menjadi maudlû 'î dan menemui popularitasnya pada era modern dan kontemporer semisal, Amin al-Khulli, Bint al-Syathi, Abu Hayy al-Farmawi, Hassan Hanafi, dan Fazlu Rahman. Jika ditilik lebih jauh sebenarnya konsep berangkat dari asumsi ilmu munasabah (relasi) al-Qur'an. Ada

beberapa ayat yang menjadi legitimasi adanya relasi internal, al-Munâsabah al-Dâkhiliyyah, antara surat atau ayat dalam al-Imam al-Qurthubi, Our'an. contohnya, menjadikan firman Allah pada surah al-Nisa [4]: 82 sebagai *dalâil* (bukti) adanya hubungan dan kaitan antara ayatayat dalam al-Qur'an. (Fath, 2010). Hal ini selaras dengan pernyataan al-Khalidi (tt). Berbeda dengan ulama tersebut. alkedua Zamaksyari menjadikan surah Hud [11]: 1 sebagai landasan adanya munasabah dalam al-Qur'an. Jika menggunakan model ilmu dalam kerangka yang dipaparkan oleh Rom Harre, kategori ini masuk dalam homeomorph yaitu ketika al-Qur'an sebagai subyek dalam konteks ini menjadi sumber (Putra, 2006). Munasabah al-Qur'an ini oleh para ulama, semisal Imam al-Khattabi, al-Jurjani serta al-Baqillani menjadi salah satu dari keistimewaan al-Qur'an dalam bahasa Muhammad Syahrur disebut sebagai *I'jâz 'ilmiyyah*. Namun yang perlu digarisbawahi

adalah bahwa tafsir dengan menggunakan al-Qur'an sebagai rujukan, homeomorph, tidak hanya dilakukan oleh sahabat. Secara embrio Rasulullah melakukan hal ini ketika ditanya penafsiran surah al-An'am [6]: 82 dengan menggunakan surah Luqman [31]: 13. Hal ini sebagaimana diriwayatkan oleh Muslim dari Abdullah ibnu Mas'ud.

Akan tetapi tafsîr al-Qur'ân bi al-Qur'ân bukan hanya berorientasikan syarh tetapi juga ada kaidah-kaidah yang dikembangkan oleh para ulama 'Ulûm al-Qur'ân dan ilmu Ushul Figh, semisal, Muthlaq-Muqayyad, naskh-mansûkh, mujmalmubayyan. Tafsir dengan metode ini oleh Ibn Taimiyyah dikatakan sebagai sebaik-baiknya penafsiran. Hal inis sebagaimana disampaikan oleh Abdullah Saeed;

The best metod in [tafsir] is that the Qur'an be interpretated by the Qur'an. Where the Qur'an sums up [a point], the same point is elaborated in another place. What is breafely mentioned in one one place is explained in detail in another place (Saeed, 2005).

#### b. Hadis Rasulullah SAW

Secara normatif dijadikannya hadis sebagai sumber rujukan

kedua dalam Islam setelah al-Qur'an berangkat dari penafsiran surah al-Nahl [16]: 44 dan al-Hasyr [59]: 7 (Mahmud Yunus, tt). Inilah mengapa para ulama kemudian merumuskan dan menjadikan fungsi utama dari hadis adalah tabyîn li al-Kitab, ta'kîd, al-Mubham, Tafsîl syarh Mujmal dan tausî'. Selain sunnah nabi merupakan eksponen faktual daripada nabi yang secara langsung berdialektika dengan al-Qur'an (Rahman, 2003) Akan tetapi perlu diperinci bagian mana saja yang menjadi tabyin li al-Kitab, apakah keseluruhan daripada hadis atau hanya sebagian saja? Setidaknya ada dua sumber, yaitu hadis-hadis yang merupakan komentar Rasulullah, baik secara praksis maupun *bayânî*, yang terekam dalam bab-bab tafsir kitab hadis. sebagaimana dinyatakan oleh (1994)al-Khulli dalam Ma 'âlim kitabnya al-Tafsir: Hayâtihi manhajuh alwa Yaum. Sehingga tidak mengherankan jika pada awal periode Islam, karya tafsir al-Our'an masih bercampur dengan karya hadis dan sîrah (bigorafi nabi) (Mustaqim, 2010). Dan kedua hadis yang secara tersirat, yang

menurut para sahabat waktu itu sesuai dengan pemahaman nabi.

Akan tetapi menggunkan hadis untuk menjelaskan konteks bukanlah al-Our'an upaya sederhana. Salah satu tantangan terbesarnya adalah bagaimana mengukur nilai epistemologis semua hadis dianggap yang konteks menyajikan vang dikehendaki. Meskipun mayoritas ulama setuju dengan al-Syafi'i bahwa sunnah nabi penting untuk memahami al-Qur'an tetapi mereka berbeda pendapat ketika menilai beragam hadis yang dianggap shahih. Mattson (2008) dalam hal ini melanjutkan:

"Beberapa hadis diriwayatkan oleh banyak orang dari generasi muslim paling awal, hadis *mutawatir* semacam ini tentu saia bisa dipercaya, tetapi jumlahnya sangat sedikit. Beberapa hadis lain diriwayatkan hanya oleh satu orang dalam setiap generasi disebut yang hadis ahad. Hadis ahad biasanya diterima sebagai dalil oleh ulama seperti al-Syafi'i dan Ahmad bin Hanbal, jika semua perawinya dinilai jujur dan terpecaya. Namun ulama lain bersikap skeptik terhadap penggunaan riwayat secaman ini untuk menafsirkan al-

Qur'an. Bagaimana bisa ayat al-Qur'an yang berasal dari Tuhan dibatasi dan dijelaskan oleh hadis yang diriwayatkan seorang perawi tunggal yang mungkin keliru? Orang menerima hadis vang semacam itu harus menakar keabsahannya prinsipdengan hukum lain untuk prinsip memastikan bahwa tidak ia berbenturan dengan semua bukti yang relevan".

Pada akhirnya otentisitas dan kualitas hadis menjadi hal yang perlu diperhatikan sebelum menafsirkan al-Qur'an dengannya. Di sisi lain tolak ukur kualitas hadis pun berkembang tidak hanya aspek sanad tetapi juga matan. Sehingga perlu kedalaman pemahaman tidak saja ilmu tafsir dalam menafsirkan al-Qur'an tetapi juga ilmu hadis.

## c. Riwayat para sahabat

Setelah nabi orang yang paling mengetahui konteks diturunkannya ayat serta kondisi yang menuntut diturunkannya ayatayat itu adalah para sahabat. Hal ini sebagaimana yang terekam dalam peristiwa penafsiran Ibn 'Abbas yang sebagaian membicarakan diri nabi, seperti firman Allah ta'ala, "Apabila datang pertolongan Allah dan kemenangan", menunjukkan kesedihan Nabi saw (karena waktu

wafatnya mendekati" sudah (Khaldun, tt). Akan tetapi yang harus digarisbawahi adalah bahwa sahabat mempunyai para kemampuan, al-Tâgah, yang berbeda dalam menafsirkan al-Our'an. Di antara mereka, menurut al-Shiddieqy (1954), ada yang ilmu memiliki ilmu kesusasteraannya yang mendalam, ada juga yang terus menerus menyertai rasul. Sebahagian ada yang menyaksikan asbab al-Nuzul dan sebahagian lain tidak menyaksikan. Pun di antara mereka ada yang mengetahui secara sempurna adat istiadat bangsa Arab dalam pemakaian bahasa, ada yang tidak. Ada yang mengetahui dengan baik tindak tanduk bangsa Yahudi, ada tidak. Dalam hal ini yang 'Abdullah bin Mas'ud mengungkapkan, sebagai bentuk tahadduts bin al-Ni'mah dalam memahami al-"Bertanyalah padaku", Qur'an, "Tiada Tuhan selain Allah tidaklah diturunkan suatu ayat dari al-Qur'an kecuali saya mengetahui untuk apa diturunkan, di mana diturunkan" (Al-Khalidi, tt).

Di sisi lain pemahaman para sahabat terhadap al-Qur'an pun begitu mendalam, sehingga mereka tidak akan beralih pada

suatu ayat sehingga mereka mampu memahami dan mengamalkannya. Sebagaimana yang diriwayatkan Abdurrahman al-Salamî oleh bahwa orang-orang seperti Utsman bin 'Affan dan Abdullah bin Mas'ud, vang dibacakan kepada mereka ayat al-Qur'an, apabila mereka mempelajari sepuluh ayat dari Nabi saw mereka tidak akan berpindah pada ayat yang lainnya sampai mereka memahami serta mengamalkannya. Sebagaimana terhadap hadis, riwayat dari para sahabat pun harus diperlakukan dengan ketat dalam arti validasi apakah riwayat itu bersumber pada sahabat atau tidak.

## d. Pernyataan para Tabi'in

Tabi'in secara historis adalah murid para shahabah. Merekalah yang secara bertahap merupakan orang yang paling otoritatif dalam menafsirkan al-Qur'an setelah Rasulullah dan para sahabat. Para tabi'in yang populer tiada lain adalah murid-murid Ibn 'Abbas, Abdullah bin Mas'ud, dan Ubay bin Ka'b. Diantaranya adalah Mujahid serta Sa'id bin Jubair dan Qatadah. Mujahid mengakui bahwa dia bertanya kepada Ibn 'Abbas perihal tafsir dari surah al-Fatihah sampai akhir surat. Pengakuan Mujahid ini ditekankan oleh

riwayat dari Ibn Abi Malikah dan Sufyan al-Tsauri. Sampai-sampai orang terakhir ini mengatakan bahwa apabila seseorang mencari penafsiran yang otoritatif maka cukuplah baginya tafsir dari Mujahid (al-Khalidi, tt).

Ali al-Khudri dalam kitabnya *Tafsîr al-Tâbi 'in* mencatat bahwa setidaknya ada tiga aliran penafsiran yang menonjol di era tabi'in. Pertama, aliran Makkah, yang dipelopori oleh Sa'id bin Jubair, Ikrimah serta Mujahid ibn Jabar. Mereka berguru langsung kepada Ibn Abbas. Kedua, aliran Madinah yang dipelopori oleh Muhammad bin Ka'b, Zayd bin al-Qurazhi Aslam serta Abu 'Aliyah. Mereka berguru pada sahabat Ubay bin Ka'b. Ketiga, aliran Irak, diantaranya adalah 'Algamah ibn Qiyas, Amir al-Sva'bi Hasan al-Bashri Qatadah ibn DI'amah al-Sadusi. Mereka mendaku kepada sahabat Abdullah bin Mas'ud (Mustaqim, 2010).

Adapun pola penafsiran yang dipakai relatif sama. Hal yang membedakan antara tradisi penafsiran era sahabat dengan era tabi'in barangkali pada persoalan sekteranisme. Pada era sahabat belum muncul sekteranisme aliran-

aliran tafsir secara taiam. sementara di era tabi'in sudah mulai muncul aliran-aliran tafsir berdasarkan kawasan. Itu disebabkan karena para mufassir dari kalangan tabi'in yang dahulu berguru kepada para sahabat kemudian menyebar ke beberapa daerah. Satu hal lagi yang penting untuk dicatat bahwa teriadi semacam pergeseran, shift paradigm, dalam konteks rujukan penafsiran. Jika para sahabat tidak menggunakan tertarik riwayatriwayat israiliyyat dari ahl al-kitab maka tidak demikian halnya dengan para tabi'in yang sudah menggunakan banyak sumber-sumber isra'iliyyat sebagai rujukan penafsiran. Terutama untuk menafsirkan ayat-ayat kisah. Faktor utamanya adalah banyaknya ahli kitab yang masuk Islam dan para tabi'in ingin mencari informasi secara lebih detail kepada mereka tentang kisah-kisah yang masih bersifat global. Di antara para ahli kitab yang kemudian masuk Islam dan meniadi ruiukan dalam menafsirkan ayat-ayat kisah adalah Abdullah bin Salam, Ka'b bin Akhbar, Wahb bin Munabbih, dan Abdul Aziz bin Juraij (Mustaqim, 2003).

## e. Al-Qirâ'at al-Syâdzdzah

Al-Qirâ'at al-Svâdzdzah secara tipologis merupakan bagian dari al-Qira'at dan merupakan bacaan al-Qur'an tidak memenuhi vang svarat kualifikasi al-Oira'at Shahihah; bersambungnya sanad, bersesuaian dengan bahasa Arab walaupun hanya dari satu aspek, dan bersesuaian dengan rasm Mushaf al-Utsmani. Al-Oiraat al-Syadzdzah terdiri dari empat macam qira'ah; Pertama, Ibn Muhaishan: Muhammad bin 'Abd al-Rahman al-Sahmi al-Makky yang merupakan ahli di Qiraah Mekkah (w. 123 H), Kedua, al-A'masy: Sulaiman bin Mahran al-Kufi, qori ahli Kufah (w. 147 H), Ketiga, al-Hasan bin Yasar al-Bashari. Imam ahli Bashrah (w. 110 H), Keempat, al-Yazidi: Yahya bin al-Mubarak al-'Aduwwi al-Bashri, merupakan qari dari Bashrah (w. 202) (Shollah 'Abd al-Fattah al-Khalidi, tt).

Empat macam *qirâah* ini bukanlah al-Qur'an tetapi merupakan komentar-komentar yang membantu seseorang untuk memahami dan menafsirkan al-Qur'an serta memperjelas maknanya dan – dari aspek ini – *al-Qirât al-Syadzdzah* bisa disebut

sebagai salah satu sumber tafsîr bi al-Ma'tsûr. Walaupun secara historis banyak qirâah syâdzdzah yang terekam dalam mushaf yang kemudian dibakar oleh khalifah Utsman dalam upaya standarisasi al-Qur'an. Walaupun giraah nya sendiri masih eksis. Kitab yang paling populer untuk melihat empat macam qiraah ini adalah kitab yang dikarang oleh Muhammad Fahd al-Kharuf, al-Masîr fi al-Qirâ'at al-Arba'ah. Upaya legalisasi qiraah dijadikan sebagai sumber penafsiran, 'Abd al-Fattah, pengarang kitab *al-Qirâat* al-Syâdzdzah wa Taujîhuha menyatakan bahwa jika engkau mengetahui bahwa al-*Qiraât al-Syâdzdzah* tidak menjadi sebuah *qiraat* secara mutlaq maka ia sebenarnya diperbolehkan untuk diajarkan dan diketahui dan juga kodifikasnya bagi al-Qur'an, begitu pula ia bisa dijadikan salah satu sumber untuk meng-instinbathhukum.

Sebagai contoh surah al-Baqarah [2]: 104. Seluruh qiraat mempunyai qiraat yang sama, yaitu راعنا dengan fathah diakhirnya. . Kata ini bermakna ahmilna wa andzirna wa la tata 'ajjal 'alaina. Akan tetapi Ibn Muhashin dan al-Hasan al-

Bashri membacanya *râ'inan*, yang al-Khuffah bermakna wa al-Tisvu. Jika direlasikan dengan susunan kalimatnya maksud daripada ayat itu janganlah mengatakan pernyataan yang mengandung keburukan. dza ru'unatin wa qabhin. Maka secara keseluruhan giraah ini berkmakna, Allah melarang kaum msulimin untuk mengatakan sesuatu yang tidak bermanfaat dan sebaliknya mereka dituntut untuk mengatakan pernyataan yang baik. Makna ini shahih akan tetapi qiraahnya syadzdzah karena tidak bersesuaian dengan al-Qur'an, dan bukanlah al-Qur'an Khalidi, tt).

## f. Al-Qira'ât al-Tafsîriyyah

Para ulama menamakan sumber ini sebagai *al-Mudraj*. Ia dimaknai sebagai pernyataan para sahabat yang merupakan komentar atau tafsir dari sebagian ayat, dan mereka mengetahui serta meyakini itu bukanlah ayat, dan bukan pula bagian dari al-Qur'an. Dari definisi ini seakan-akan *al-Qiraat al-Tafsiriyyah* mempunyai makna yang sama dengan *al-Qiraah al-Syaddzah*.

Akan tetapi ada perbedaan yang mencolok diantara keduanya, yaitu yang pertama *al-Qiraah al-*

Syadzdzah merupakan ucapan atau kalam dari sebahagian *qârî* terhadap suatu kalimat dalam al-Our'an al-Oiraat alsedangkan Tafsiriyyah hanya merupakan tambahan yang masuk dalam ayat al-Qur'an yang disimpan oleh para sahabat diantara kalimat suatu ayat, yang dilakukan secara sadar oleh Sumber semacam mereka. kemudian disebut pula al-Tafsîr al-Sahâbî. Di dalam hal validisasinya sama dengan riwayat para sahabat, harus – secara kualitas – terbukti shahih (Al-Khalidi, tt).

Contoh daripada surah al-لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ , 198 Baqarah [2]: 198 Disini kemudian . تَبْتَغُوا فَضْلًا مِنْ رَبِّكُم Ibn 'Abbas menambahkan setelah kalimat في موسم الحج kalimat tersebut. Dari ayat ini Ibn 'Abbas berpendapat bahwa diperbolehkan berdagang ketika musim haji atau menghadirkan barang dagangan ketika haji yang akhirnya akan dibelli oleh aktivis haji (Al-Khalidi, tt). Argumen Ibn 'Abbas sendiri berangkat dari fenomena historis dan asbab nuzul al-Qur'an yang saat itu orang Arab Jahiliyyah berdagang pada musim haji akan tetapi ketika mereka masuk Islam meraka enggan melakukan kebiasaan tersebut dan khawatir

menjadi perbuatan yang mubah. Maka mereka pun bertanya kepada Nabi perihal diperbolehkannya berdagang pada musim haji. Maka Allah menurunkan ayat ini sebagai jawaban dari pertanyaan mereka dan memperbolehkan untuk mencari kemuliannya (al-Karim, 2002).

penafsiran bi al-Model Matsur ini oleh Abdul Mustagim dalam disertasinya disebut sebagai masa tafsir era formatif dengan nalar quasi-kritis. Yaitu sebuah masa penafsiran yang masih kental dengan nalar bayani dan berisfat deduktif, di mana teks al-Qur'an dasar penafsiran dan menjadi perangkat bahasa menjadi analisisnya. Dan yang paling menonojol dari tipe ini adalah penggunaan metode periwayatan serta simbol-simbol tokoh.

## g. Isrâiliyyât

Al-Dzahabi (2008)menyatakan ketika bahwa berbicara tentang al-Tafsîr bi al-*Ma'tsûr* maka sama saja kita tidak melepaskan pembahasan tentang *Isrâiliyyât*. Isrâiliyyât secara terminologis adalah kisahkisah di luar al-Qur'an tetang para nabi dan masyarakat pra-Islam yang disebutkan dalam al-Qur'an (Mattson, 2008). Orang-orang

menyebarkan isrâiliyyât yang diantaranya adalah 'Abdullah bin Salam, Ka'b al-Akhbar, Wahb bin Munabbih, dan 'Abd al-Malik bin al-'Aziz ibn Juraij. 'Abd Kebutuhan *isrâiliyyât* ini, menurut Khaldun (tt), dilatarbelakangi dari orang Arab yang pada awalnya memang *umiyyûn*, dalam arti *la* yatlâna al-Kitâb. Artinya dalam konteks penafsiran al-Qur'an perihal tentang kisah maka mereka secara mayoritas tidak mengetahui secara mendalam. Apalagi yang diprioritaskan dalam al-Qur'an sendiri adalah 'ibrah. Oleh sebab itu mengapa para sahabat banyak yang bertanya tentang sebuah kisah secara mendetail kepada orang bani Israil yang masuk Islam.

Akan tetapi para ulama saat ini banyak mempertanyakan posisi isrâiliyyât apakah memang benarbenar harus menjadi sumber otoritatif dalam tafsîr bi al-Matsûr atau tidak. Jauh hari Rasulullah pernah bersabda, "hadditsû banî isrâîla wa lâ haraj" dan "idza haddatsakum banî isrâîla falâ tusaddigûhum lâ wa tukadzdzibûhum fainnahu in yakun fatukadzdzibûhum haggan au yakun bâthilan fathusaddiqûhum (Syarh Muqaddimah al-Tafsir, tth: 12) Dua hadis Rasulullah ini tiada

lain anjuran untuk bersikap hatihati dalam menjadi israiliyyat sebagai sumber penafsiran.

Matson (2008)mencatat terkadang kisah *isrâiliyyât* sering memutarbalikkan norma al-Our'an yang rata-rata berbicara seputara perempuan. Stowasser (1994)mencatat, kisah-kisah misoginis ini diterima dan disebarluaskan melalui ijmak para ahli hukum dan teologi hingga kaum reformis pramodern abad ke-18 mulai mempertanyakan otoritas mereka. Sejak abad ke-19, kalangan modernis Islam menolak otentisitas doktrin yang mereka pandang sebagai kisah ekstra-tafsir abad pertengahan, sambil menegaskan ulang gagasan al-Qur'an tentang kebutuhan individual dan tanggung jawab perempuan moral (Stowasser, 1994).

Dalam surah al-Mâidah [5]: 13, dinyatakan bahwa pesan asli dalam wahyu-wahyu sebelumnya telah berubah atau hilang. Oleh sebab itulah para ulama memahami bahwa kitab suci orang Yahudi dan Kristern bukanlah sumber pengetahuan ilahi yang sepenuhnya bisa dipercaya. Pada saat yang sama, ada sejumlah ulama yang tidak mau menolak begitu saja kitab-kitab suci terdahulu. Karena,

menurut mereka, bisa jadi kitabkitab itu masih memuat materi yang benar-benar orisinil berasal dari al-Qur'an.

Al-Dzahabi saja mencatat isrâiliyyât sebagai sesuatu yang positif. yang pada dasarnva menyebar dan meluas pada masa penafsiran tabi'in. Mumayyazât alfi hadzîhi al-Tafsîr Marhalah, begitulah kalimat yang ia tulis dalam sub judul perihal kelebihan tafsir era tabi'in. Karena menurutnya pada masa tabi'in ada penafsiran tambahan semisal khabar tentang penciptaan para makhluk, rahasia-rahasia eksitensi makhluk, dan yang lainnya (al-Dzahabi, 2008).

Dus Muslim harus bersikap terhadap *isrâiliyyât* sebagaimana bersikap terhadap riwayat. Permasalahannya belum ada standarisasi kebenaran di dalam penerimaan khabar isrâiliyyât. Akan tetapi standar kritik matan, yang marak pada masa kontemporer ini – seperti yang dikembangkan oleh al-Adlabî. semisal khabar jika suatu bertentangan dengan al-Qur'an dan Hadis serta rasional maka khobar itu harus ditolak.

## B. Tafsir bi Al-Ray: Upaya Penafsiran Rasional terhadap al-Our'an

# 1. Definisi etimologi serta terminologi al-Ra'y

Al-Ra'yu secara etimologis merupakan masdar dari ra'a yara yang bermakna melihat dan menyaksikan, al-Ibshâr wa al-Kata Musyâhadah. ini biasa dipakai dalam berfikir, meneliti dan menelaah. Abû al-Baqâ menyatakan bahwa al-Ra'y merupakan keyakinan seseorang terhadap dua hal yang bertentangan, yang cenderung bernilai al-Zan (Al-Khalidi, tt). Al-Dzahabi menyatakan bahwa kata ini dipakai dalam i'tiqâd, ijtihad dan qiyâs. Dalam sejarah ahl al-Rayy kemudian disebut juga ahl al-Qiyâs.

Di dalam fiqh, ra'y dan qiyas adalah dua hal yang dikritisasi pada masa al-Syâfi'î yang dengannya ia mampu mendekatkan al-Qur'an hadis. Maka dengan berkembanglah istilah yang menyatakan bahwa ra'y berbeda dengan *al-'ilm*. Yang pertama, walaupun sama-sama menggunakan akal sebagai sandarannya, tetapi penggunanannya tidak atau kurang terkontrol karena lebih kepada

prefensi personal atau pendapat pribadi, sedangkan yang kedua lebih kepada suatu perkara yang sudah teridentifikasi, sistematis dan lebih obyektif (Saeed, 2005).

Secara terminologis *al-Tafsîr* bi al-Ra'yî adalah upaya memahami al-Qur'an berlandaskan ijtihad setelah si mufassir memiliki pengetahuan tentang bahasa Arab, dari aspek lafadz, makna serta keragaman makna, semantik Arab dalam syi'ir Jahili, asbâb al-Nuzûl, al-Nâsikh wa al-Mansûkh, dan alat yang lainnnya yang dibutuhkan oleh para mufassir (Al-Dzahabi, 2008). Dengan makna yang sama Khalid al-'Aq menyatakan bahwa al-Tafsir bi al-Ra'yi adalah suatu yang disandarkan tafsir pada pemahaman yang mendalam serta terpusat kepada makna dari lafadz lafadz al-Qur'an dengan sarat si mufassir harus mengetahui maksud dari ungakapan al-Qur'an yang tersusun di dalam kalimat Di tersebut. dalam perkembangannya kemudian tafsir dibagi menjadi dua mahmud macam. maqbul dan madzmum mardud.

# 2. Legalitas pemakaian *al-Tafsîr* bi al-Ra'y

Para ulama dalam hal ini berbeda pendapat tentang

pemakaian kebolehan al-Ra'y dalam penafsiran. Dan di antara mereka pula ada yang memperbolehkannya tanpa persyaratan tertentu. Di antara para sudah ulama yang memperbincangkan perdebatan ini di antaranya adalah Abu Hayyan al-Andalusi dalam kitabnya al-Bahr al-Muhît, Imam al-Syâtibî dalam kitabnya al-Muwâfagât, Jamaluddin al-Qasimi tafsirnya *Mahâsin* Ta'wîl, Muhammad al-Thahir bin 'Asyur di dalam al-Tahrir wa al-Tanwir, Muhammad Husein al-Dzahabi dalam al-Tafsir wa al-Mufassirun.(Al-Khalidi, Berikut dalil-dalil yang digunakan oleh para ulama yang melarang penggunaan al-Ra'y:

Al-Isra [17]: 36,

وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولًا Al-Nahl [16]: 44

وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ

Hadis Rasulullah;

من كذب على القرآن من غير علم فليتبوأ مقعده من النار (رواه الترمذي وأحمد)

Berikut dalil-dalil para ulama yang memperbolehkan penggunaan al-Ra'y Muhammad [47]: 24,

أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا Shad [38]: 29;

كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَّبَّرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُو الْأَلْبَابِ

Al-Nisa [4]: 83 وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَكُولِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ

Doa nabi Muhammad saw kepada Ibn 'Abbas,

Nampak bahwa ayat al-Qur'an serta dalil hadis menjadi landasan para ulama untuk mendukung argumentasi mereka masing-masing. Para ulama disini bersifat eklektik dengan hanya memilah dan memilih ayat-ayat vang mendukung argumentasi mereka saja. Sehingga dua argumentasi para ulama di atas tidak dapat dibenarkan. Sehingga dua-duanya harus dijadikan sebagai dasar argumentatif untuk penggunaan al-Ra'y dalam tafsir.

Al-Tafsir hi al-Ra'y, sebagaimana dinyatakan oleh al-Dzahabi diperbolehkan selama itu tidak bertentangan dengan al-Qur'an dan Sunnah dan juga harus dilengkapi dengan syarat-syarat penafsiran serta harus sesuai dengan tradisi bahasa Arab. Nampak bahwa pernyataan ini definisi sesuai dengan vang disampaikan oleh al-Dzahabi. Hal ini sebagaimana dinyatakan oleh Ibn Taimiyyah dalam Ushûl al-Tafsîr bahwa barang siapa yang berbicara tentang tafsir dengan pengetahuannya yang sesuai dengan bahasa (baca: Arab) dan syari'at maka tidak ada dosa baginya, faammâ man takallama bihâ ya'lamu min dzalika lughatan wa syar'an fala haraja 'alaih (Al-Khalidi, tt).

Dengan melihat sisi historis pengarang kitab tafsir Ibn 'Asyur menyatakan bahwa al-tafsîr bi al-*Ma'tsûr* tidaklah cukup untuk menafsirkan al-Our'an secara keseluruhan karena tafsir semakin meluas dan juga para sahabat memilih pandangan bermacammacam dalam produksi makna. Maka andaikata tidak ada al-Tafsir bi al-Ra'vi maka penafsiran terhadap al-Our'an hanyalah komentar yang singkat dan terbatas

pada lembaran-lemabaran yang sedikit sehingga ia tidak berarti, *nuzuran*. Hal ini sesuai dengan pernyataan Ali Ahmad Said, akrab diapanggil Adonis, bahwa *al-Nushus Tsabitatun wa al-Ahwalu mutaghayyiratun*.

## 3. Prasyarat al-Tafsir bi al-Ra'y al-Mahmû..d

Sebelum masuk pada syaratsyarat tafsir ini, setidaknya ada beberapa ilmu yang wajib dimilik oleh mufassir, al-'Ulûm Dlarûriyyah li al-Mufassir, al-'Ilm bi al-Qur'ân, bi al-Sunnah, bi al-Sîrah wa hayâh al-Shahâbah, bi târîkh al-Qur'ân, bi qawâ'id al-Our'an, bi al-Lughah al-'Arabiyyah, bi al-Nahwi wa al-Sharfi, bi al-Balâghah al-'Arabiyyah, al-Qiraât bi al-Qurâniyyah bi al-'Aqîdah al-Islâmiyyah, bi Ushûl al-Figh, bi târîkh al-'Arab al-Jâhlî, bi târîkh al-Sâbigîn bi al-Mazâhib alal-Fikriyyah al-Mukhtalifah, Tsaqâfah al-Mu 'atstsirah (Al-Khalidi, tt). Semua ini. jika menggunakan istilah Amin al-Khulli disebut alтâ fî Nash dan ma haul al-Nash.

Berangkat dari hal tersebut maka al-Dzahabi (2008) mewantiwanti para ulama yang akan menggunakan al-Tafsir bi al-Ra'y,

dengan syarat: Pertama, kembali kepada al-Qur'an, intertekstualitas, yang dengannya seseorang harus mengumpulkan semua ayat yang mempunyai tema yang sama dan yang saling berhubungan satu dengan yang lainnya, vang akhirnya akan terjadi dialektika teks-teks tersebut. antar mendetailkan vang mujmal atau yang lainnya, yang ini tiada lain adalah tafsir al-Qur'an bi al-Our'an. Kedua, menukil hadis Rasulullah saw dengan selalu berhati-hati memilah dan memilih hadis yang shahih dan tidak. Ketiga, mengambil riwayat para

sahabat. *Keempat*, menggunakan kaidah bahasa Arab, karena al-Qur'an diturunkan dan dengan menggunakan bahasa Arab, *Kelima*, *al-Tafsir* dengan menggunakan syi'ir.

Dalam hal ini al-Khalidi benar ketika mengatakan bahwa mau tidak mau al-Tafsir bi al-Ma'tsur harus menjadi langkah awal bagi seseorang sebelum menggunakan dalam ra'v menafsirkan al-Qur'an. Walaupun sendiri dalam ia hal ini menggunakan istilah lain, yaitu al-Tafsir al-Atsari al-Nadzri (al-Khalidi, tt). Al-Dzahabi (2008)

kemudian menegaskan bahwa ada lima perkara yang harus para mufassir iauhi ketika ia al-Our'an menafsirkan dengan menggunakan al-Ra'v: Pertama, lemahnya seseorang di dalam menjelaskan maksud dan tujuan Allah dari al-Qur'an dengan ketidaktahuan terhadap kaidah bahasa serta dasar fundamental syari'at. *Kedua*, berbicara panjang lebar tentang pengetahuan yang hanya Allah yang mengetahuinya, semisal fenomena hari kiamat, *ketiga*, menggunakan hawa nafsur dan istihsân, *keempat*, menggunakan tafsir yang bathil, dan kelima, menafsirkan secara pasti bahwa tujuan Allah adalah *kadza wa kadza* tanpa adanya dalil.

Adapun kitab-kitab yang populer karena penggunaan al-Ra'y nya dalam tafsir diantaranya adalah al-Baidlâwî dalam kitabnya Anwâr al-Tanzîl fî Asrâr al-Ta'wîl. al-Zamaksyari dengan al-Kasysyâf, al-Razi dengan Mafâtîh al-Ghaib atau al-Tafsîr al-Kabîr, al-Ashafahani dengan Jâmi al-Tafâsir, Imam al-Nisfiy dengan Madârik al-Tanzîl wa Haqâiq al-Ta'wil, al-Qummy al-Naisabury dengan Gharâib al-

*Qur'6an wa Raghâib al-Furqân*, dsb (al-Khalidi,t. th).

Maka sebenarnya batas alal-Mamdûh Ra'v dan al-*Madzmûm* terletak apakah ketika ia menafsirkan diiringi dengan keilmuan atau tidak, sebagaimana disebutkan diatas. Bila tidak, maka itulah yang disebut dengan al-Ra'y al-Madzmum (Tarbiyah Malakah al-Ijtihad min Khilal Bidayah al-Mujtahid li Ibn Rusyd: 469). Di sisi lain perlu diperhatikan makna za 'ig yang digunakan dalam surah Alî 'Imrân sebagai lampu kuning untuk tidak menafsirkan al-Qur'an berdasarkan hawa nafsu atau kepentingan individu ataupun politis yang dengannya al-Qur'an dibawa ke arah makna indivud.

## C. Al-Tafsîr Al-Isyârî, Mencari Makna-Makna Simbolik

al-Dalam pandangan Dzahabî *al-Tafsîr al-Sûfî* atau penafsiran esoteris ada sejak diturunkannya al-Qur'ân. Hal itu sebagaimana yang diisyaratkan oleh al-Qur'ân dan juga dijelaskan oleh Rasul dan diketahui oleh para sahabat. Terdapat beberapa ayat al-Qur'ân mengisyaratkan yang keberadaan corak tafsir ini, seperti sûrat al-Nisâ' [4]: 78, famâli hâulâi al-Qaum lâ yakâdûna yafqahûna hadîtsâ; al-Nisâ' [4]: 82, afalâ

yatadabbarûn al-Qur'ân wa lau kâna min 'ind ghairillâhi lawajadû fîh ikhtilâfan katsîra; Muhammad [47]: 24, afalâ yatadabbarûn al-Qur'ân am 'alâ qulûbin aqfâluhâ.

Keseluruhan avat ini menuniukkan bahwa al-Our'ân mengandung makna *zâhir* dan *bâtin*. Oleh sebab itu Allâh mengingatkan pada orang kafir bahwa mereka tidak mampu memahami hadîtsâ. dan mendorong mereka untuk merenungi ayat-ayat al-Qur'ân. Namun yang Allâh inginkan bukanlah pengertian serta pemahaman mereka terhadap ayat tetapi bagaimana mereka mengerti maksud Allâh. Maka kemudian Allâh menggunakan kata tadabbur untuk sampai pada *ma 'nâ* Allâh. Menurut al-Dzahabî, itulah yang dimaksud dengan aspek *bâtin* yang tidak diketahui dan tidak bisa dicapai oleh pikiran – semata – mereka (al-Dzahabi, 2008).

Adapun menurut Kristin Zahra Sands, para sufi yang — memang dekat dengan penafsiran esoteris — pun memiliki basis argumentasi penafsiran mereka dari al-Qur'ân. Seperti dalam sûrah al-An'âm [6]: 28, mâ farraṭnâ fî al-Kitâb min syai; [36]:12 wa

a<u>hs</u>ainâh fî imâm mubîn; al-<u>H</u>ijr [15]: 21 wa inna min syain illâ min 'indinâ khazâinuh wa mâ nunazziluh illâ bi qadar ma'lûm.

Al-Suyûtî melihat bahwa ta'wîl merupakan adanya konsekuensi logis dari universalitas – makna – al-Qur'ân yang memiliki banyak aspek, wujûh. Abû Nu'aim dan Ibn 'Abbâs, sebagaimana dikutip oleh al-Suyûtî, meriwayatkan hadis dari الْقُرْآنُ ذَلُوْلٌ ذُوْ وُجُوْهِ فَاحْمِلُوْهُ عَلَى ، nabi أَحْسَن وُجُوْهِهِ Al-Suyûtî menegaskan bahwa hadis menunjukan adanya dimensi ijtihâd dalam menafsirkan al-Qur'ân. Dimensi ijtihad ini mengisyaratkan level makna yang tentunya tidak terbatas dan tidak dibatasi hanya pada satu makna tertentu.

Adapun Zalûl memiliki dua makna: pertama, bahwa al-Fâz al-Qur'ân sesuai dengan lisan orangorang Arab dan al-Qur'ân memiliki makna yang jelas. Kedua, dzû wujûhin juga mengandung dua makna bahwa al-Fâz al-Qur'ân memiliki beragam aspek makna untuk ditakwilkân; kedua bahwa yang dimaksud dengan wujûh adalah perintah,

larangan, kasih sayang, hukuman, larangan. serta Begitu pun dengan fahmilûh ʻalâ ahsan wujûh mengandung perintah agar seseorang mampu membawa pemahaman ayat tersebut kepada makna yang terbaik. Hal ini sebagaimana ditegaskan oleh Jalâl al-Dîn al-Suyûtî dalam *al-Itqân fî* 'Ulûm al-Our'ân.

Secara lebih detail hadis yang menunjukkan adanya dimensi zâhir dan bâtin dari aladalah Our'an hadis yang diriwayatkan oleh Ibn Abî Hâtîm melalui jalur al-Dahhâk, dari Ibn 'Abbâs. Hadis ini tidak penulis temukan dalam kutub sittah atau kutub tis'ah tetapi di kitab kitab ulûm al-Tafsîr dan kitab tafsir seperti al-Durr al-Mantsûr fî Ta'wîl bi al-Ma'tsûr dan al-Itqân fî 'Ulûm al-Qur'ân karangan al-Suyûtî, tafsir al-Alûsî, Rûh al-Ma'ânî, al-Dzahabî, al-Tafsîr wa al-Mufassirûn aldan Zarqânî, Manâhil al-'Irfân.

إِنَّ القُرْآنَ ذُوْ شُجُوْنٍ ، وَفُنُوْنٍ ، وَظُهُوْرٍ ، وَظُهُوْرٍ ، وَطُهُوْرٍ ، وَبُطُوْنٍ . لا تَنْقَضِي عَجَائِبُهُ ، وَلا تَبْلُغُ غَايَتُهُ . فَمَنْ أَوْغَلَ فِيْهِ بِرِفْقٍ نَجَا ، وَمَنْ أَوْغَلَ فِيْهِ بِرِفْقٍ نَجَا ، وَمَنْ أَوْغَلَ فِيْهِ بِعِنف عَوى . أَخْبُارٌ وَأَمْثَالُ

وَحَرَامٌ وَحَلاَلٌ ، وَنَاسِخٌ وَمَنْسُوْخٌ ، وَمُحْكُمٌ وَمُنْسُوْخٌ ، وَمُحْكُمٌ وَمُنْسُوْخٌ ، وَمُحْكُمٌ وَمُنْسُابِهُ ، وَظَهْرُ وَبَطْنُ . فَظَهْرُهُ التِّلاَوَةُ ، وَبَطْنُهُ التَّأُويْلُ . فَجَالِسُوا بِهِ العُلَمَاءِ ، وَجَانِبُوْا بِهِ العُلَمَاءِ ، وَجَانِبُوْا بِهِ السُّفَهَاءَ

"Al-Qur'an itu memiliki banyak cabang dan pengetahuan, lahir dan batin; tidak habis keajaibannya, tidak tercapai tujuannya. Siapa yang masuk ke dalamnya dengan lembut, selamat. Siapa yang masuk ke dalamnya dengan kasar celaka. Dalam al-Qur'an ada berita dan perumpaaan, halal dan haram, nâsikh-mansûkh, muhkammutasyâbih, lahir dan batin. lahirnya adalah tilawah batinnya adalah ta'wîl. Duduklah dengan al-Qur'an bersama ulama. Jauhilah dengan al-Qur'an orangorang yang bodoh"

Keberadaan hadis di atas pun ditegaskan dengan hadis yang diriwayatkan dari al-<u>H</u>asan:

Dengan sedikit berbeda al-Tabarî mengutip sebuah hadis yang memiliki redaksi yang sedikit berbeda dengan penambahan "unzila al-Qur'ân

'alâ sab'ah ahruf'. Hadis ini menurut. Kristian Zahra Sand. merupakan ayat sering yang dirujuk para sufi untuk memperkuat interepretasi esoteris mereka. Al-Tabarî memasukkan hadis kedalam hadis sab 'ah tentang ahruf. Ahruf tersebut dipahami oleh al-Tabarî sebagai dialek. alsun. Arab dan aspek, awjuh dari pewahyuan al-Qur'ân. Berikut pernyataan al-Tabarî (1954):

Setiap huruf memiliki hadd berarti masingmasing dari tujuh aspek memiliki batasan yang dibatasi oleh Allâh yang tidak semua orang mampu melaluinya. Ada pun pernyatan huruf memiliki setiap aspek *zâhir* dan *bâtin*; yang pertama adalah bacaannya dan yang kedua adalah interpretasi, ta'wîl, terhadap halhal yang tersembunyi. "Setiap batas memiliki titik tertentu, matla', bermakna bahwa batasan yang gambarkan sebagai perintah serta larangan serta kasih sayang-Nya yang menampakkan hukum-hukum yang telah diukur dengan pahala dan hukuman dari Tuhan yang akan dilihat pada hari akhir, serta hari

kebangkitan. Hanya dalam hal ini 'Umar bin al-Khattab mengatakan, "Apabila sesuatu di dunia ini dikembalikan kepada saya, tentu saya akan menebusnya dengan jiwa saya untuk melawan rasa "ngeri" dari mutala".

Dengan lebih luas al-Naqîb melihat bahwa yang dimaksud dengan zâhir al-Our'ân adalah makna yang tampak pada ahli ilmu secara lahir sedangkan batinnya ialah rahasia yang terkandung di dalamnya yang diperlihatkan Allâh swt kepada ahli hakikat. Dalam hal ini al-Tabarî menambahkan bahwa adanya *zahr* itu dikhususkan untuk orang-orang yang ahli bahasa 'Arab. ahl al-'Arabiyyah. Sedangkan aspek esoterisnya, bâtin-nya untuk orangorang tertentu dan *batasan*, *hadd* untuk para ahli zâhir. eksoterisis, serta *matla*'nya untuk orang-orang yang ditinggikan atau dimuliakan oleh Allâh, atau ahl al-'Irfân, yang sudah melihat segala kebaikan dari Tuhan (al-Makkî, 1991).

Adapun menurut Nizâm al-Dîn al-Nisâbûrî– dengan melihat pemahaman Rûzbihân tentang keempat kata tersebut – bahwa aspek eksoteris, *zâhir*, al-Qur'ân adalah apa yang diketahui oleh para ulama dan aspek esoteris, *bâtin*, adalah yang tidak diketahui oleh mereka. Oleh sebab itu orang yang berbicara tentang aspek esoteris al-Qur'ân adalah orang yang dipercayakan oleh Allâh untuk mengetahui makna tersebut (al-Nisâbûrî, 1926).

Dalam pandangan Kristin Zahra Sand semua pemahaman perihal hadis dari Ibn Mas'ûd, maupun dari al-Hasan, berputar pada dua wilayah, twofold, eksoteris dan esoteris. **Ekstoris** sebagai aspek *zâhir* dan perintah serta larangan yang terdapat dalam *limit* atau *hadd*. Sedangkan aspek esoteris merupakan aspek terdalam dan pengetahuan titik peninjauan, *muttala'*, gnostic's lookout point (Sand, tt)

Dalam riwayat lain disebutkan, "Setiap ayat ada lahir, batin, batas, dan penampilan." Dalam hal ini Jalaluddin Rahmat mengingatkan bahwa melalui katadan kata susunannya, kita memperoleh makna dan menggunakannya sebagai jalan untuk mengambil hukum yang lima: inilah aspek lahirnya. Ruh *lafz* yakni makna yang berada di atas pengertian yang biasa,

karena *jauhar* dari ruh yang suci adalah aspek esoterisnya. Adapun batas, boleh jadi terletak di antara lahir dan batin, terangkat dari lahir menuju batin atau antara batin dan penampilan. Penampilan adalah tempat pemunculan dari pembicaraan diri kepada pembicara (Rahmat, 2012).

Alâ' al-Dawlâ al-Simnânî mengatakan bahwa dua orientasi ini, twofold, bisa diperluas menjadi empat penafsiran hierarkis, fourfold hierarchical interpretative: "Wahai pencari aspek terdalam dalam al-Qur'ân! Pertama, - yang harus dilakukan – kamu harus belajar tentang literalitas al-Qur'an dan membawa jasmanimu kedalam harmonitas perintah dan Kedua, larangan. kamu harus membersihkan jiwa mu yang terdalam agar kamu mampu memahami aspek terdalam dalam al-Qur'ân, batn, sesuai dengan perintah Yang Maha Pengasih dan inspirasi dari Nya. Ketiga, kamu harus merenungkan pengetahuan dari *hadd* di dalam kedalaman hati. Denganya – melakukan tiga langkah tersebut – kamu akan mengetahuaii aspek *ma<u>t</u>la* tanpa harus berfikir lagi" (Sand: tt).

Dengan menitikberatkan pada aspek personalitas interpretor,

al-Simnânî. sumber Menurut keragaman penafsiran al-Our'ân didasarkan perbedaan tingkatan dalam al-Our'an. Penafsir dimensi eksoteris dalam al-Our'ân seharusnya menyandarkan pada aspek luar dari *sense* sebuah ayat. Esoterian harus menyandarkan dirinya pada *ilhâm* atau inspirasi untuk – kemudian – mendapatkan aspek esoterisnya, sementara seorang sufi yang pandai yang benar-benar menyatakan ittihâd seharusnya hanya berkomentar tentang *hadd* dengan izin wahyu. Adapun seseorang yang memperoleh rahasia dari esensi al-Qur'ân tidak pernah berkomentar sama sekali, tetapi berproses dalam kebimbangan dalam memahami titik pendakian al-Qur'ân (Sand, tt).

Pernyataan dari al-Simnânî ini mengisyaratkan bahwa seseorang tidak akan sampai pada bâtin kecuali terlebih makna dahulu melampui level literalitas al-Qur'ân. Akan tetapi sebaliknya yang berpegang pada literalitas al-Qur'ân tidak akan menemukan aspek esoteris Our'ân. Hal inilah yang menyebabkan al-Ghazâlî melihat tidak ada pertentangan antara

penafsiran esoteris dan penafsiran eksoteris:

"Penolakan makna eksoteris, al-Zawâhir, adalah pendapat kaum Bâtiniyyah, karena yang memandang sebelah mata, hanya memandang salah satu dari dua dunia ini dan tidak mengakui persesuaian antara keduanya serta tidak memahami signifikansinya. Demikian pula, penolakan makna esoteris, al-Asrâr adalah pendapat kaum Hâsyiwiyyâh. Barang siapa yang hanya mengambil makna lahiriah, eksoteris, adalah seorang Hasywî, dan siapa yang mengambil makna esoteris an sich adalah seorang Bâtinî, tetapi siapa saja yang menggabukangkan keduanya adalah sempurna. Karena alasan ini, Nabi bersabda. "Al-Qur'ân memiliki makna lahir dan makna batin. sebuah awal dan akhir.... Tafsir esoteris tidak bertentangan dengan tafsir eksoteris: namun ia adalah penyempurnaan dan pencapaian makna terdalamnya, *lubâb*, dari aspek lahiriahnya. Apa saja yang disajikan di sini adalah untuk memahami makna bâtin al-Qur'ân, al-Ma'âni al-Bâtinah, bukan apa yang bertentangan dengan aspek lahir. ... Orang hendaknya tidak mengabaikan tafsir lahiriah terlebih

dahulu, karena tidak ada harapan untuk mencapai aspek batin al-Qur'an sebelum menguasai aspek lahirnya. Orang yang mengklaim telah memahami rahasia-rahasia al-Qur'ân, asrâr al-Qur'ân, tanpa pernah menguasai tafsîr lahiriyyah, adalah seperti orang yang mengklaim telah mencapai ruang inti sebuah rumah, sadr al-Bayt, tanpa pernah melewati pintunya, atau yang mengkalim telah memahami maksud orangorang Turki dari perkataan mereka tanpa memahami bahasa Turki. **Tafsir** lahiriah seperti belajar bahasa dibutuhkan untuk memahami al-Qur'ân". (Heer, 2002).

Al-Ghazâlî seakan ingin menegaskan bahwa hadis nabi perihal aspek *zawâhir* dan *bawâtin* al-Qur'ân bukanlah hal untuk dipertentangkan melainkan tahapan secara hierarkis yang harus dilewati. Oleh sebab itu makna dari al-Qur'ân sendiri tidaklah tunggal. Hal yang sama diutarakan oleh Ibn 'Arabî. Dalam pembacaan Haidar Bagir, Ibn 'Arabî percaya bahwa setiap pemahaman atas firman Allâh, seberapa dalam pun ia, tak boleh melanggar makna literalnya. Karena, Allâh telah menggunakan

bahasa Arab dengan keakuratan penuh. Semuanya ada suatu makna tertentu (Bagir, 2015)

Al-Râzî bahkan dalam tafsirnya, secara implisit, menunjukkan kekayaan makna yang terkandung dalam al-Qur'ân, tepatnya pada sûrah al-Fâtihah. Pada penafsiran ayat kedua al-Fâtihah, al-Hamdu lillâh, al-Râzî menyatakan, wa hîna idzin yuzharu anna qaulahu jalla jalâluh – alhamdu lillâh – musytamilun 'alâ alfi alfi mas'alatin, aw aktsar aw agall, "Maka jelaslan bahwa firman Allâh. alhamdu lillâh, mencakup satu juta mas'alah, bisa lebih atau pun kurang dari itu (al-Râzî, 1981)

Isyarat al-Râzî ini tentunya harus dilihat bukan hanya dari pernyataan dalam hadis yang mengisyarakatkan tingkatan makna dalam al-Qur'ân tetapi historisitas penafsiran, khususnya penafsiran yang menekankan pada aspek esoteris al-Qur'ân, mulai dari nabi sampai abad ke-5 sebelum dilahirkannya al-Râzî. Hal ini penting sebagai sebuah landasan implikatif terhadap pemikiran al-Râzî sendiri dalam penafsirnya terhadap al-Qur'ân. Akan tetapi tentunya untuk menyamakan persepsi akan disampaikan terlebih

dahulu tentang tafsir terhadap aspek batin al-Qur'ân secara teoritis, atau disebut dengan *al-Tafsîr al-Sûfî*.

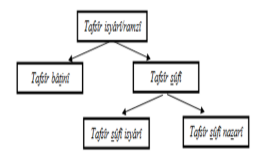
Namun pada tataran teoretisnya para sarjana memiliki pandangan yang berbeda perihal definisi dari upaya pemaknaan atau pencarian makna eksoteris Our'ân. Setidaknya ada tiga terminologi yang saling berkaitan dan "agak" mirip tetapi esensinya memiliki kinerja dan implikasi berbeda. yang bâ<u>t</u>inî, isyârî, dan sûfî. Rosihan Anwar sebagaimana dikuatkan oleh Habibi al-Amin menegaskan bahwa *tafsîr <u>s</u>ûfî* adalah bagian daripada tafsîr isyârî. Adapun tafsîr diistilahkan oleh isyârî, yang Ahmad Khalil sebagai tafsîr ramzî terbagi, terbagi menjadi dua yaitu isyârî bâtinî dan isyârî sûfî. Dari hal ini terungkap mengapa al-Ghazâlî memberikan garis yang tegas antara kelompok *bâtiniyyah* dan *sûfiyyah* dalam konteks penafsiran yang mana kelompok pertama meloncati makna eksoteris al-Qur'ân. Hal ini sebagaimana ditegaskan oleh al-Sâbûnî. Abû al-Farj menambahkan bahwa tafsir *bâtinî* – memang – hanya menitikberatkan pada makna-makna simbolis al-Qur'an

dan tidak mengakui makna esoteric (al-Dzahabi, 2008).

Adapun tafsîr sûfî, sebagaimana dijelaskan di awal adalah sebuah upaya untuk memahami makna-makna terdalam al-Our'ân dengan senantiasa berpegang pada aspek eksoteris al-Qur'ân. Walaupun pada realitasnya ada beberapa sufi yang melakukan upaya penafsiran jauh daripada makna teksnya. Oleh sebab itu menyikapi hal ini *istinbât* dijadikan oleh Ahmad Khalîl sebagai titik temu dalam tafsîr sûfî. Adapun dimaksud yang dengan istinbât dalam konteks ini, berbeda dengan kajian fiqh, adalah sebuah sistem kerja penakwilan ayat yang menghasilkan makna baru yang bersifat simbolis dan berbeda secara teks dengan makna aslinya walaupun mempunyai korelasi siginifikan dengan makna asli teks (Habib al-Amin, 2016).

Fakta ini disadari oleh al-Dzahabî yang kemudian berupaya membagi *tafsîr* <u>s</u>ûfî mejadi dua tafsîr bagian, sûfî faidî atau isyârî dan tafsîr sûfî nazârî. Perbedaan kedua tafsir ini corak mufassir terletak pada sendiri. Yang pertama merupakan padanan dari tasawwuf 'amalî dan yang kedua adalah padanan

dari tasawwuf falsafî. Dari keragaman pandangan para sarjana ini penulis mencoba membuat tabel perilah tafsîr sûfî yang bersumber dari tafsîr isyârî dengan mensintesakan antara teori Ahmad Khalîl dengan al-Dzahabî:



Gambar 1 Pembagian Tafsir Isyari Sebagai contoh kami paparkan penafsiran dari Muhy al-Dîn 'Arabî, menurut al-Dzahabî, Futûhât aldengan Makkiyyah serta Fusûs al-Hikâmnya dikenal sebagai tokoh dalam corak tafsir ini. Hal ini nampak dalam penafsirannya pada Maryam [19]: 57, wa rafa'nâh makân 'Arabî 'alivvâ. Ibn mengatakan, "wa 'alâ al-Amkinah al-Makân al-Ladzî tadûru 'alaih rahâ 'âlam al-Aflâk wahuwa falak al-Syams, wa fîh magâm rûhâniyyah Idrîs, wa tahta sab'ah aflâk, wa fauga sab'ah aflâk, wa huwa al-Khâmis 'asyar. Dalam

surah yang lain al-Ra<u>h</u>mân [55]: 19-20:

Ibn menafsirkan bahrain sebagai bahr al-Hayûlî al-Jasmâniyy dan bahr al-Rû<u>h</u> Mujarrad dan yaltaqiyân dalam manusia. wujud (al-Dzahabi, 2008). Dengan kata lain Ibn 'Arabî melihat dua dimensi yang bertemu dalam diri manusia, yaitu jasmani dan rohani. Namun al-Dzahabî pun melihat bahwa terkadang Ibn 'Arabî masih menggunakan pendekatan nahwiyyah dalam penafsirannya. Sebagai contoh dalam al-Hajj [21]: 30

ketika menafsirkan kalimat *'inda rabbih* ia mengatakan bahwa yang mendapatkan posisi ini adalah *wa man yu 'azzim*.

#### IV. KESIMPULAN

Tafsir sebagai sebuah aktifitas untuk memahami ayat ayat

Allâh tidak akan berhenti. Ia akan ada selama manusia itu ada. Namun tentunya upaya memahami ini harus dibingkai dalam koridorkoridor penafsiran yang ditentukan oleh para ulama, bahkan nabi. sehingga untuk menafsirkannya dibutuhkan kemampuan yang tidak hanya mengandalkan pemikiran saja tetapi juga hati. Faktanya, fenomena penafsiran al-Qur'an dilihat dari sumbernya dibagi menjadi tiga macam; bi al-Ma'tsur, al-Rayy, dan al-Isyarah.

Pembagian tafsir ini memberikan kita informasi sejarah bahwa para mufassir dalam upaya mereka menafsirkan al-Qur'an berlindung dalam setidaknya informasi sejarah yang bersanad, akal, dan juga makna simbolik. Pada kategori yang pertama, kebenaran tafsir terletak pada kebenaran sumber yang didasarkan pada penafsiran al-Qur'an, nabi, sahabat, tabi'in, dan informasi histori lainnya, seperti israiliyyat. Di sisi lain sejarah membuktikan bahwa sejarah memiliki fenomena berbeda sehingga yang memerlukan upaya penafsiran yang berbeda pula. Terlebih tidak semua ayat al-Qur'an ditafsirkan oleh nabi, dan memang faktanya para sahabat dan tabi'in disisi lain

Sumber-Sumber Penafsiran Al-Qur'an (Aramdhan Kodrat Permana)

P-ISSN: 2655-2612 E-ISSN: 27154858

melakukan aktivitas penafsiran ini, tafsir bi al-Ray, dalam konteks *bi al-Mahmûd*. Rasionalitas adalah dasar dari para penafsiran ini. Terakhir, *al-Isyarah* menjadi sumber penafsiran terakhir yang mengembangkan loncatan

penafsiran kepada sesuatu yang berada dalam jangkauan sebuah teks, *go beyond the text*, yang terkadang dekat dengan makna literalnya dan jauh dari makna literalnya.

## **DAFTAR PUSTAKA**

- Al-Asqalani, I. H. (2011). Fathul Bārī, Terj. Amiruddin. Jakarta: Pustaka Azzam.
- Bagir, H. (2015). Semesta Cinta. Jakarta Selatan: Mizan.
- Fath, A. F. (2010). *The Unity of The Qu'ran* terj. Nasiruddin Abas. Jakarta: Pustaka al-Kautsar.
- Darraz. (1960), A. al-Naba' al-'Azhim. Mesir: Dar al-'Urubah.
- Al-Dzahabi, M. H. (2008). *al-Tafsir wa al-Mufassirun*. DVD ROM al-Maktabah al-Syamilah.
- Goldziher, I. M. (2009). *Tafsir* tej. Alaika Salamullaha. dkk. Yogyakarta: Elsaq Press.
- Heer, N. (2002). Sufisme Persia Klasik, dari Permulaan hingga Rumi (700-1330) terj. Gafna Raizha Wahyudi. Yogyakarta: Penerbit Pustaka Sufi.
- Khaldun, Ibnu. Mukaddimah.
- Al-Karim, K. A. (2002). Hegemoni Quraisy. Yogyakarta: LkiS.
- Al-Khalidi, A. F. (tt) *Ta'rif al-Darisin bi Manahij al-Mufassirin*. Damaskus: Dar al-Qalam.
- Al-Khulli. A. (1994). Al-Tafsir: Ma'alim Hayatihi wa manhajuh al-Yaum. T.tp.: Dar Mu'allimin.

- Mattson, I. (2008). *Ulumul Qur'an Zaman Kita: Pemahaman untuk Memahami Konteks, Kisah dan Sejarah al-Qur'an.* Jakarta: Zaman.
- Al-Makkî, A. T. (1991). Qût al-Qulûb. Kairo: Dâr al-Rasyâd.
- Mustaqim, A. (2010). Epistemologi Tafsir Kontemporer. Yogyakarta: LkiS.
- Mustaqim, A. (2003). Madzahibut Tafsir: Peta Metodologi Penafsiran al-Qur'an dari Klasik hingga Kontemporer. Yogyakarta: Nun Pustaka.
- Al-Nîsâbûrî, *G.* (1926). *Al-Qur'ân wa ragâib al-Furqân*. Kairo: Mu<u>st</u>afâ al-Bâbî al-Halabî.
- Putra, H. S. A. (2006). *Strukturalisme Levi Strauss: Mitos dan Karya Sastra*. Yogyakarta: Kepel Press.
- Rahman, F. (2003). *Islam* terj. Ahsin Mohammad. Bandung: Pustaka.
- Rahmat, J. (2012). Tafsir Sufi al-Fatihah. Bandung: Mizan.
- Al-Râzî, F. (1981). Mafâtîh al-Ghaib. Beirut: Dâr al-Fikr.
- Saeed, A. (2005). Interpretation the Qur'an. Newyork: Routledge.
- Sand. K. Z. (tt). *Sufi Commentaries on the Qur'an in Classical Islam*. London: Routlege.
- Shihab, Q. (2009). *Membumikan al-Qur'an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan Masyarakat*. Bandung: Mizan.
- Stowasser, B. F. (1994). Women in the Qur'an: Traditions and Interpretation. New York: Oxford University Press.
- Al-<u>T</u>abarî, I. J. (1954). *Jâmi' al-Bayân fî ta'wîl al-Qur'ân*. Mesir: Mus<u>t</u>afâ al-Bâbi al-Halabî.
- Al-Shiddieqy, M. H. (1954). *Sejarah dan Pengantar ilmu al-Qur'an*. Jakarta, Bulan Bintang,.

Yasin, M. (2010). *Orientalis Menuduh Ulama Menjawab*. Jakarta: Pustaka al-Kautsar.

Yunus, M. (tt). *'Ilm Musthalah al-Hadis*. Jakarta: al-Maktabah al-Sa'adiyyah Putra.